Pére Patrick

7. Le sujet de 'Espérance

La Memoria Dei

Audio
http://catholiquedu.free.fr/DvaCh2N1JB3NDL4N2DZ5RPNtn/Esperance/07-1MemoriaDei.mp3

7. L€ SUJEE A ESPETANCE.c..veeeeeeeeeteeeete ettt ettt s et ese et eseesesensesenseseseesesesesensesens 1
LA MEMOTIA D lurerieieeeeeeeteceeeteeeeet ettt ete et et e v ete et e se e st esseeseesseseeseenseessessenssessenseeseessenseessenseeseennenns 1
Liberté du don, Memoria Dei, Mémoire, INNOCENCE AIVINE.....ocuoveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeereeee e ee e 3

Petit a petit nous commencons a entendre une chose que nous demande Jésus, c'est cet appel de
['Ascension qu'll fait a ses disciples, cet appel a vivre de 'espérance, cet appel a vivre d’'une
espérance qui dépasse toutes les espérances humaines, a vivre de 'espérance a un autre niveau
que celui auquel nous avons coutume d’établir nos actes d'espérance.

Les actes d’espérance sont vraiment des actes qui appartiennent a Dieu et qui viennent de Dieu.

Nous sommes entiérement disposés, abandonnés, dans la priére, dans la foi, a ce que la Lumiére
intime et surnaturelle du Bon Dieu change de l'intérieur, illumine de l'intérieur notre intelligence,
pour permettre a notre intelligence de s'ouvrir et de découvrir la maniéere divine dont Dieu se
connait lui-méme.

La Lumiere surnaturelle de la foi transforme de l'intérieur notre intelligence pour que nous
soyons totalement donnés au Christ, c'est-a-dire a la maniere dont Dieu, dans son intelligence
intime, se voit lui-méme et s’incarne dans le Christ.

La Lumiére surnaturelle de la foi ne vient pas de nous, elle vient de Dieu, et c’est pour que nous
soyons entiérement Jésus, que nous devenions entierement, de l'intérieur, Jésus, dans le monde
d’aujourd’hui.

C'est ce que fait la foi.

C'est pour ca qu'ily a quelque chose de tres fort dans les mysteres glorieux, de treés grand pour
nous, parce que grace aux mystéres glorieux nous nous apercevons que la source de notre vie
actuellement sur la terre vient de ce que Jésus voit dans son humanité remplie de gloire : Il voit
Dieu en pleine Lumiére.

C'est cette Lumiere quivient de l'intérieur, comme un liquide étonnant, illuminer de l'intérieur
notre intelligence pour transformer notre intelligence et nous permettre d’étre entierement dans
le Verbe qui prend Chair en notre dme.


http://catholiquedu.free.fr/DvaCh2N1JB3NDL4N2DZ5RPNtn/Esperance/07-1MemoriaDei.mp3

C'est beau que la foi fasse que c’est Jésus qui vit en nous !
Et cela se passe a l'intérieur de notre intelligence.

Comme disent saint Thomas d’Aquin et la doctrine de 'Eglise : « Le sujet de la foi, c’est
Uintelligence ».

Alors quel est le sujet de l'espérance ?

C'est important parce que petit a petit il fFaut que nous soyons lucides sur nos actes de vie
chrétienne.

S'il y a des confusions, finalement on mélange tout et du coup, quand on ne sait plus, on fait des
actes de foi, d'espérance et de charité sur un plan de sagesse spirituelle mais humaine, ramenés a
notre niveau a nous, ce qui n'est pas mauvais, mais Jésus demande plus haut : « Sursum corda »,
« Elevons notre cceur, nous le tournons vers le Seigneur », un peu plus haut.

C'est cela, la grace que nous vivons dans les derniers temps, c’est que nous ne pouvons plus nous
permettre de faire ca “a la grosse”, il faut faire ca dans la petitesse, dans la toute petite enfance
divine, c'est tout intérieur évidemment.

Alors le sujet de l'espérance, c'est un gros probléme, un trés gros probléme.
Ce n'est pas qu'ily ait des bagarres, il n'y a jamais eu de bagarre, mais :

Qu'est-ce qui se passe dans 'espérance ?
Ou est-ce que ca se passe, l'espérance ?

Ce n'est pas facile.
Ce n'est pas dans l'intelligence en tout cas, cela nous en sommes s{rs.

Est-ce que c'est notre désir ? Ce n’est pas le désir non plus.
Il Faut Faire attention a ca parce que au niveau spirituel on dit souvent :

« Cay est, j'ai compris, au fond la foi c’est l'intelligence qui, de l'intérieur, découvre, regarde et
touche les réalités sublimes des intimités du Pére et du Fils et du Saint-Esprit, et qui en vit déj3, et
qui les percoit de mieux en mieux, et qui les contemple. Ca, j'ai compris. Et voila, maintenant
l'espérance c'est le désir de le voir davantage, c'est le désir de 'étreindre davantage, cay est, j'ai
compris, c'est le désir de 'obtenir, de 'embrasser davantage, de le pénétrer davantage. »

Eh bien non. Le désir, ca fait partie de la foi aussi. C'est a cause du désir de le pénétrer davantage.
Saint Thomas d'Aquin dit que le désir est ce qui purifie notre cceur pour faire que notre coeur
anime notre intelligence a cette ouverture intérieure.

S’iln'y a pas ce désir, par 'Amour de Dieu ce désir de rentrer en lui, nous ne faisons pas l'acte de
foi d'une maniere surnaturellement intérieure dans la lumiére de transformation de l'intelligence.

C'est pour ca que les ames de désir sont des ames au ceeur pur.
Le cceur rend pure l'intelligence.
C'est ca le désir.



C'est ce que disait Péguy. Je me rappelle le Pére Finet, quand il faisait des retraites de chrétienté
3 Chateauneuf, il avait son dada, il disait toujours : « Ecoutez ce que dit Péguy : Péguy disait
toujours : « Ami, n'arréte pas ton désir », il répétait ca des centaines de fois. Il était formidable,
le Pére Finet. Aux retraites du Foyer de Charité il était inépuisable, il faisait plusieurs heures de
conférences par jour, deux heures a chaque fois. Moi je n'arrive pas a faire ¢a, vous voyez, je vous
fais la moitié.

Ce qui compte c'est que nous comprenions que le désir, c’est le début de la vie théologale.
Le docteur mystique du désir, c’est Sainte Thérése de 'Enfant Jésus.

Avoir beaucoup de désir et ne pas arréter ses désirs profonds, aller jusqu’au bout de ses désirs
profonds, de ses désirs de Dieu, ca donne vraiment un élan intérieur pour la vie contemplative,
une pureté du coeur pour voir Dieu, un désir de voir Dieu, et du coup des heures d’ardeur, de
confiance et de disponibilité pour que la Lumiere de la foi ne cesse de me rendre intime aux
mysteres divins.

Ce n'est pas encore 'espérance.

L'espérance saisit en nous notre...

Liberté du don, Memoria Dei, Mémoire, Innocence divine

Le Pape Jean-Paul Il dit : « Notre liberté du don ».
Je ne sais pas comment il faudrait exprimer ca.
Saint Augustin dit : « Notre Memoria Dei », « Notre mémoire », saint Jean de la Croix aussi.

L'espérance vient transformer de l'intérieur notre mémoire de Dieu.
Nous allons expliquer ca.

Saint Thomas d’Aquin dit qu’elle va saisir « les racines du coeur ».

La Charité prendra la volonté profonde d’Amour qui est la nétre. Le sujet de la charité, c'est sdr,
c'est le coeur spirituel, c'est les profondeurs intimes de nos capacités de ravissement et d'extase.
C'est cela que la charité vient totalement transformer de l'intérieur pour donner un exercice qui
est sans aucune commune mesure, méme sur le plan sensible, avec les bonheurs les plus sublimes
des réalisations mystiques de sagesse naturelle.

Alors le sujet de l'espérance, c'est cette liberté enracinée, source de toutes les vivifications divines
en nous.

Nous l'avons compris, nous trouvons le lieu en nous ou l'espérance est jaillissante a partir du
moment ol nous trouvons en nous ['état le plus petit qui soit, la puissance, les capacités
profondes qui sont en nous ol nous sommes au maximum de la petitesse, au maximum de la
liberté. Nous ne sommes pas lourds a 'endroit au fond de nous ou il n'y a aucune lourdeur, aucune
pesanteur. Nous sommes tellement petits qu’il n'y a rien qui vient de nous et que du coup nous
commencons a exister.

Ce n'est pas l'intelligence, ce n'est pas la volonté.



Je voudrais pendant cette petite heure qui est devant nous essayer que nous découvrions
ensemble le sujet de l'espérance, c'est-a-dire le lieu en nous, le centre de gravité de nos
puissances humaines spirituelles, de nos puissances intérieures, de nos sources d’animation
intérieure, a l'intérieur duquel 'espérance va agir.

« Le glaive de la Parole de Dieu pénétre jusqu’a la racine du corps, de l'ame et de l'esprit ».
Vous connaissez cette Parole de la Sainte Ecriture qui est dans saint Paul.

Lorsque l'acte de foi va jusqu’au bout de lui-méme, il atteint cette puissance qui est en nous, qui
est a la racine du corps, de l'ame et de 'esprit, un endroit d'une petitesse invraisemblable qui est
en nous, 'endroit ol nous sommes totalement libres.

Ily a un endroit en nous ou le péché n'a pas pu pénétrer, ou le démon ne peut pas pénétrer, ou les
influences opaques qui nous entourent, qui viennent peut-étre de notre orgueil, de nos fautes, de
nos lourdeurs, ne pénéetrent pas non plus.

Ily a un endroit tout petit ol nous sommes totalement petits, ivres de liberté. C'est tout caché.
C'est un endroit qui est comme une toute petite lumiere de rien du tout dans une énorme lampe,
dans une énorme ampoule.

L'dme dans notre corps est déja un petit peu comme une ampoule, et lorsque nous la trouvons
elle s'illumine, alors nous ne voyons plus le verre de 'lampoule, nous ne voyons plus que la
lumiere, lorsque nous sommes attentifs a notre ame.

Mais le lien a ce moment-la que I'dme a avec le corps lorsque 'ame jaillit de 'acte créateur de
Dieu...

L'acte créateur de Dieu fait que j'existe au fond de moi, et Dieu me crée tout petit. C'est ¢a qui est
extraordinaire. Quand Dieu me crée, Il me crée vraiment, a tous points de vue, tout petit. C'est
vrai, il Faut se poser la question : pourquoi est-ce que Dieu a voulu que nous commencions tout
petits ? Nous commencons vraiment, sur le plan des dimensions, tout petits : une cellule !

Mais la liberté qui est la ndtre a ce moment-la —je vous ai lu le texte de sainte Thérese d'Avila, un
petit cristal extraordinaire —, la liberté qui est la n6tre est prodigieusement grande puisqu’elle est
a l'unisson de la Présence créatrice de Dieu dans le monde entier et dans tous les temps : nous
embrassons toutes les libertés divines dans l'acte créateur de Dieu dans tous les temps et dans
tous les lieux a cet instant, bien que nous ne soyons qu’une toute petite cellule.

C'est extraordinaire que nous ayons commencé comme ca : tout petits, mais une liberté folle, une
magnanimité ce jour-la extraordinaire.

Et sachez bien que nous nous en rappelons.
Nous ne nous en souvenons pas mais nous nous en rappelons.

Saint Thomas d'Aquin dit : « Impressa et indita Lumen primordialis in corde et anima », en latin.
Dieu a imprimé et imbibé dans notre corps et notre ame cette Lumiére éternelle primordiale de sa
Présence créatrice. C'est pour ¢ca que nous avons commencé par ce ravissement.

Actuellement Dieu est en train de me créer, c’est vrai, je suis suspendu a l'acte créateur de Dievu,
mais a 'origine, Il a engendré 'unité de mon ame spirituelle et de mon corps en me donnant le
premier instant d'existence, Il 'a engendrée, Il m’a donné la vie en ['unissant dans mon petit corps
de rien du tout, et mon corps a participé.



Et a ce moment-l3, comme Il a engendré dans 'unité de mon dme et de mon corps, Il était présent
physiquement et vitalement a ['unité de mon corps et de mon ame.

Et puis Il m'a laissé dans le sein maternel.

Actuellement je suis suspendu a l'acte créateur de Dieu par le point de vue de 'étre, mais dans
linstant premier j'étais entierement vivifié du point de vue de la vie, du point de vue de ['ame, du
point de vue de la lumiére, du point de vue du corps aussi, alors il y a eu un Oui prodigieux qui
s’est produit, j'ai dit Oui.

C'est pour ca que le Pape appelle cela « liberté du don ». Quand vous lirez les enseignements que
le Pape a fait en 78, 79, 80 et 81 sur 'innocence divine, sur 'état originel de 'acte créateur de
Dieu dans le corps humain, il parle de la liberté du don : nous y sommes créés don dans la lumiére,
dans la nudité — nous sommes tout nus —, dans la nudité intérieure du corps et dans la solitude
totale de la Présence absolument vivifiante et incarnée en nous du Dieu Créateur.

Que nous ayons commencé dans une osmose physique avec Dieu, c'est ce que saint Thomas
appelle « la Lumiére éternelle », « la Loi éternelle » qui s’est induite et qui a imbibé ['unité de
notre corps, de notre dme et de notre esprit, pour lui donner dans cette lumiéere éternelle toutes
les sources de 'élan prodigieux vers Dieu.

On appelle cela « la mémoria Dei », la mémoire d’origine.
Je suis obligé de faire un peu de philosophie, c’est normal.
C'est une puissance humaine qui est en nous, qui a été completement comblée dés le départ,

Tandis que l'intelligence et la volonté : nous ne pouvions pas dans la premiéere cellule avoir
d’'exercice personnel de l'intelligence et de la volonté. Nous n'avions pas de cerveau.

Un exercice personnel, cela veut dire que le corpsy participe.
Quand vous dites personnel, ¢a veut dire que le corps y participe.

Et pour pouvoir faire un acte d’'amour, il fallait d’abord attendre de pouvoir étre corporellement
en relation vivante avec quelqgu’un d’'autre, avec la maman.

Cela ne pouvait pas se faire avant que nous ayons au minimum dans notre corps une organisation
de concupiscible et d'irascible, donc il faut compter le soixante-dixiéme jour apres la conception
au minimum.

Donc les exercices personnels de volonté, de la relation d’'amour, et les exercices personnels
d'une réalisation de notre intelligence personnelle, de notre jugement, méme fondamental, ¢ca ne
pouvait pas se faire, ¢a s'est fait soixante-dix jours plus tard.

Ca explique plein de choses. C'est pour ¢a qu’une société qui pense que Dieu n'existe pas dit qu’on
peut faire l'avortement avant le soixante-dixiéme jour, la loi de 1974 a dit : « Soixante-dixiéme
jour » a cause de ¢a, parce qu’elle met entre parentheses la troisieme puissance spirituelle de
'"homme qui en est a la racine, « la memoria Dei », « la mémoire ontologique », mais j'aime bien
la fFormulation du Pape Jean-Paul Il : « liberté du don ».



Si nous voulons essayer de repérer en nous, dans notre corps, ou se trouve cette puissance, je
dirais que c'est la ot nous disons Oui, la ot nous avons dit Oui au premier instant, et ce Oui
résonne encore dans toutes nos cellules, un Oui d’'une liberté !, prét a tout.

Je dis Oui et je me lance pour toutes les heures de mon existence, et aussi pour toutes les heures
de ma mort, et aussi pour toutes les heures de ['éternité.

Je dis Oui et cet élan est si prodigieux au départ qu’effectivement je vais traverser toutes ces
heures et crever méme le plafond de la mort.

Je dis Oui d’'avance et je sais que je dis Oui, j'en ai pleinement conscience.
Et avec une joie !, une liberté!

La toute-petitesse dans la pauvreté et la liberté du don donnent une joie gigantesque, c'est un
ravissement.

Mais il est vrai que nous avons été freinés assez vite par le péché originel.
Luther dit « arrétés », 'Eglise catholique dit « freinés ».

On ne parle pas souvent de ca. C'est terrible qu'il faille rentrer dans un Foyer de Charité pour
savoir comment nous sommes fabriqués selon les lois de la nature.

Comment comprendre 'homme ?
A partir de Dieu.

Nous sommes créés a l'image et ressemblance de Dieu.
Dieu est Un et Il est Pere, Fils et Saint-Esprit.
Dieu le Peére fait naitre en lui Dieu vivant, Dieu vivant est en train de naitre du Pére : le Fils.

Dieu le Pere concoit aussi a ce moment-la un poids d’Amour tres fort pour la deuxieme Personne
dans ['Esprit Saint.

Du Pére sort la Lumiére : Dieu est Lumiére.
Du Pére sort '/Amour : Dieu est Esprit Saint.

Eh bien de la méme maniere Dieu nous crée, et du coup dans notre corps vont jaillir la vie
contemplative : 'intelligence, et la vie de ravissement et d’extase : la volonté, le coeur.

Ces deux puissances vont sortir d'une troisieme puissance qui est pour ainsi dire leur élan, leur
source, leur racine inépuisable, qui est la liberté du don, qui est la memoria Dei, l'endroit ou Dieu
reste présent de maniere vivifiante dans une liberté qui n'a jamais été troublée et qu'il nous suffit
de retrouver en faisant mémoire, dans 'Eucharistie, « Faites ceci en mémoire de moi ».

Luther dirait : « Il ne fFaut pas trop expliquer ces choses-3, on fait ca en gros vous savez, ony croit
mais il vaut mieux ne pas essayer d'approfondir ».

Mais si, bien str ! De méme que de l'intérieur émanent du Pére et le Fils et I'Esprit Saint, de la
méme maniere et l'intelligence et la volonté vont sortir de cette puissance, de ce sujet de
'espérance, de cette puissance que j'aime bien appeler l'innocence divine.



Vous voyez, chacun a des mots différents :

Saint Thomas d’Aquin dit lumiére primordiale imprimée dans l'ame et le corps, loi éternelle,
lumiére vivante imprimée.

Saint Augustin dit memoria Dei.

Le Pape dit liberté du don.

Saint Jean de la Croix dit mémaoire.

Moi je dis innocence divine, et j'aime bien dire aussi Oui éternel.

Si nous sommes marial, je crois que nous allons dire Oui éternel, le Oui éternel qui est en moi et
qui n’est pas abimé, cette mémoire de mon Oui initial, cette présence de mon Oui initial toujours
disponible si je retrouve 'état de petitesse absolue ou rien n'est venu de moi. Tout vient de ['Acte
créateur de Dieu et 3 ce moment-la je dis Oui. A ce moment-la je retrouve toutes mes capacités,
toute mon identité, toute ma force, toute ma liberté humaine de me donner et de recevoir le don

de l'espérance, parce que l'espérance est un don.

Je crois que c'est facile a repérer.



	7. Le sujet de l’Espérance
	La Memoria Dei
	Liberté du don, Memoria Dei, Mémoire, Innocence divine


